
Prédication du père Soanen

La prédication du père Soanen fut copiée et conservée par l’Académie en vue de sa publication. 
Toutefois, elle resta à l’état de manuscrit. Ce document montre le souci du prédicateur, choisi par 
l’Académie, d’accorder son discours au décor conçu par Le Brun. Des annotations dans la marge, 
certainement ajoutées par l’Académie, donnent les références aux textes, mais aussi aux tableaux qui 
décoraient l’église. 

ӰӰ Soanen, Discours chrétien sur la guérison du Roy, Paris, ENSBA, Ms. 30. 

(p. 1) Discours chrétien sur la guérison du Roy
Propterea confitebor tibi in nationibus Domine, et nomini tuo psalmum dicam magnificans 

salutes Regis ejus.
Je vous loueray Seigneur devant les peuples et je chanteray des cantiques à vostre gloire 

parce que vous avez sauvé la vie à un roi choisy de vostre main.
Au Psaume 17e.

Si les Actions de grâce que cette grande ville a rendu à Dieu depuis si long temps pour la 
parfaite guérison du Roi n’avoient été aussi sincères qu’elles étoient justes, et si la tendresse 
de tous les cœurs n’avoit répondu à la grandeur du bien fait du Ciel ; jamais la ferveur des 
reconnoissances qui a paru d’abord avec tant d’éclat, n’auroit pu durer ny croitre de jour en 
jour, et la vérité seule étoit capable d’une persévérance de [p. 2] joye que ny flaterie ny la 
complaisance ne peuvent donner. Mais la sincérité de nos allarmes passées fait assez voir 
celle de nos joyes présentes. Comme la France a longtemps tremblé sans cacher sa douleur, 
elle a pu se réjouir longtemps sans se contrefaire : le même amour qui a esté si ingénieux 
à augmenter nos craintes, devoit nous retracer en mille manières notre bonheur ; et c’est le 
privilège des règnes heureux qu’on ne peut jamais ni assez aimer les bons princes, ni assez 
louer Dieu qui veut avoir ce semble le plaisir de les donner plusieurs fois à la Terre, et nous 
faire sentir par la peur qu’on a eu de les perdre, la grâce qu’il nous fait de les conserver.

C’est dans cet esprit, qu’après que tous les membres qui composent le vaste corps de cette 
grande ville, se sont signalez par tant d’artifices d’amour et de piété, il étoit juste que les 
beaux-arts vinssent les derniers, soit pour recueillir avec plus de force tous les (p. 3) sentimens 
de la France, soit parce qu’ils ont esté obligez de travailler longtemps, et de s’épuiser par tant 
de chef d’œuvres, pour nous tracer les conquestes chrétiennes du Roi, et pour nous donner de 
plus nobles idées du bienfait de Dieu.

Mais au milieu de ces pieux trofées d’une reconnoissance sçavante, qu’exigez-vous, 
Messieurs, d’un prédicateur de l’Évangile en cette occasion, et par quelle matière puis-je 
soutenir la grandeur de vostre attente et la sainteté de mon ministère ? Car d’un costé si je ne 
consultois que les hommes, je douterois d’abord qui des deux il faut plustost féliciter, ou le 

Source liée à « L’action de grâces pour le rétablissement du roi à l’église des Révérends Pères de l’Oratoire, 
le 8 février 1687 » et publiée au sein du corpus « Sources des fêtes et des cérémonies décorées par 
Charles Le Brun (1660-1687) », que Gaëlle Lafage, docteur en histoire de l’art et lauréate d’une bourse 
de recherche du Centre de recherche du château de Versailles en 2014, a rassemblé pour accompagner 
la publication de son ouvrage « Charles Le Brun décorateur de fêtes » (Presses universitaires de Rennes, 
2015).

p. 01
© Gaëlle Lafage / 2015

http://chateauversailles-recherche.fr/francais/ressources-documentaires/corpus-electroniques/corpus-raisonnes/sources-des-fetes-et-des-306/l-action-de-graces-pour-le.html
http://chateauversailles-recherche.fr/francais/ressources-documentaires/corpus-electroniques/corpus-raisonnes/sources-des-fetes-et-des-306/l-action-de-graces-pour-le.html
http://chateauversailles-recherche.fr/francais/ressources-documentaires/corpus-electroniques/corpus-raisonnes/sources-des-fetes-et-des-306
http://chateauversailles-recherche.fr/francais/ressources-documentaires/corpus-electroniques/corpus-raisonnes/sources-des-fetes-et-des-306
http://chateauversailles-recherche.fr/francais/publications/publications-papier/autres-parutions/charles-le-brun-decorateur-de.html


prince ou les sujets, ou le Roi d’avoir connu par cette rapidité des vœux publics qu’il a gagné 
le cœur de son peuple, ou le peuple d’avoir plus senty le mal du Roi que le Roi luy-même ; 
puis terminant cette contestation en faveur des deux, je me jetterois dans un éloge entier 
du Roi pour plaire à ses [p. 4] sujets qui m’écoutent ; et je suivrois en cela avec plaisir non 
seulement ma passion particulière pour la gloire du Roi, mais encore les désirs ardents d’une 
congrégation qui m’ayant commandé de parler, m’a fait l’honneur de me rendre l’interprette 
de son zèle infini pour ce grand prince. Si d’un autre costé je ne regardois que les premiers 
préjugez de la piété, je craindrois de commettre un attentat contre l’Écriture de louer un 
homme vivant, et je glorifirois Dieu seul dans son temple, d’autant plus qu’un pur éloge 
de Louis le Grand, tout pieux qu’il est, demande un lieu moins saint, et trouve ailleurs des 
bouches plus éloquentes.

Mais je crois découvrir un juste milieu entre ces deux devoirs quand je fais réflexion que 
les prophètes n’ont pas fait scrupule de louer les bons princes en renvoyant toute leur gloire 
à Dieu ; que dans le concile de Jérusalem sous Constantin le Grand, les greques firent chaque 
jour des discours chrestiens qui étoient des éloges dans les formes à la (p. 5) gloire du pieux 
empereur, selon le témoignage d’Eusèbe ; que les conciles généraux ont fait de longues et 
publiques acclamations aux Théodoses et aux Marciens, pour des services quelquefois moins 
utiles à l’Église que ceux qu’elle a receus de Louis le Grand ; et qu’enfin, selon le texte de 
l’Écriture que j’ay proposé, sous le regard de David, ce roi si saint, les ministres du temple 
parmi les cantiques du Seigneur chantoient quelquefois les conquestes pieuses du prince 
et la conservation de sa vie comme des dons signalez de Dieu, propterea confitebor tibi in 
nationibus Domine, magnificans salutes Regis ejus. 

Sur ces modèles je vient traiter icy une matière importante dont nous avons peu d’occasions 
de vous parler ailleurs avec étendue. Je me sens inspiré de vous apprendre à aimer vos princes 
par religion, à le servir par conscience comme dit saint Paul, à leur obéir par piété, à admirer 
leur gloire [p. 6] avec foy, à vous réjouir de leurs pro[s]péritez avec une tendresse chrétienne. 
Et, me renfermant dans mon seul texte pour ce grand dessein, je vais essayer de vous apprendre 
une reconnoissance spirituelle des bienfaits de Dieu même temporels, en vous montrant 
combien il faut adorer les bontez de Dieu dans la conservation et dans les prospéritez d’un 
bon prince, magnificans salutes Regis ejus. Comment ensuite il faut remercier Dieu pour 
répondre à ses bontez divines, propterea confitebor tibi in nationibus Domine. Je vas vous 
faire voir combien nous avons receu de Dieu par ce nouveau bienfait, et combien ensuite 
nous luy devons rendre, voilà tout mon dessein. La grandeur des miséricordes de Dieu sur le 
Roi et sur nous, c’est le premier point. La grandeur des reconnoissances que Dieu attend du 
Roi et de nous, c’est le second et toute la matière de vostre attention. 

Quoi que la reconnoissance des dons de Dieu soit une vertu des plus utiles et des plus 
(p. 7) excellentes de la Religion, puisque comme dit St Augustin toute la grâce du nouveau 
testament ne tend qu’à étouffer l’ingratitude en nous convaincant que c’est de Dieu qu’il faut 
tout recevoir et ne se glorifier jamais quand on la receu ; toutefois cette belle vertu est exposée à 
deux grands défauts ; étant d’ordinaire ou toute profane dans sa ferveur, ou toute languissante 
dans sa piété. Car si quelquefois nostre reconnoissance est animée et toute éclatante, elle est 
aussi quelquefois profanée par cet éclat mondain qui la soutient. Notre vanité vient mesler 
un poison subtil dans nostre encens et assez souvent le monde se couvre de la Religion pour 
venir triompher même dans le Temple. Si d’autres fois nos actions de grâces sont chrétiennes, 
nous voyons bientost qu’elles languissent, que les faveurs du Ciel sont un bien pour lequel on 
est empressé avant qu’on le reçoive, et insensible quand on l’a [p. 8] receu ; et soit orgueil soit 
ingratitude rien ne pèse tant que le poids des bienfaits et l’obligation de la reconnoissance. 
Mais aujourd’huy pour préserver la vostre de ces deux défauts, pour la rendre non seulement 
fervente, mais encore chrestienne, je viens vous proposer des motifs aussi justes et saints que 

Mr l’abbé Tallemant 
dans l’Académie 
française

L. 4 de Vita Const., 
c. 45.

Première partie

p. 02
© Gaëlle Lafage / 2015



touchants, je veux dire la grandeur des miséricordes de Dieu sur le Roi et par luy sur nous en 
cette occasion. 

Appellont aujourd’huy, sans aucune crainte, miséricorde et bienfait de Dieu les prospéritez 
même temporelles du Roy, quoi qu’il soit pourtant vrai que cette gloire mondaine toute 
recueillie sur un seul homme, est une miséricorde souvent équivoque et un mistère longtemps 
impénétrable : qu’une grande fortune est assez souvent un terrible conseil de la justice ; et que 
comme dit St Augustin : un des plus rudes coups de la colère de Dieu sur les hommes, c’est 
de ne sentir jamais sa colère. Et c’est pour cela qu’autrefois pendant (p. 9) que tout l’Univers 
applaudissoit au Roi sur ses victoires, la Religion trembloit encore pour son Salut ; pendant 
que ses sujets, ses ennemis même ne le regardoient qu’avec admiration, l’Église alors encore 
incertaine du bon usage de cette gloire, le consideroit avec un respect meslé de crainte. Mais 
quand on a veu que cette gloire commençoit de servir à la Religion, que ces victoires profanes 
devenoient peu à peu un instrument pour d’autres plus saintes, et que l’Église recueilloit plus 
de fruits de ces conquestes que le conquérant même ; dès lors, le mistère s’est dévelopé, la 
miséricorde s’est déclarée, et on peut nommer hardiment don de Dieu la grandeur temporelle 
d’un tel prince. 

Passons toutefois à des miséricordes plus manifestes et plus dignes de nostre admiration dans 
ce saint lieu, j’entends la maladie et la guérison du Roi qui excitent icy nos reconnoissances, 
car Messieurs, jamais [p. 10] la miséricorde du Seigneur n’est plus adorable sur les grands 
hommes que quand au milieu de leurs prospéritez elle leur envoye à propos quelque maladie 
ou quelque disgrâce personnelle pour prévenir le poison secret qu’une grande fortune jette 
dans le cœur. Jamais David n’a paru plus chery du Ciel et un prince selon le cœur de Dieu, que 
lorsque après toutes ses victoires Dieu le frape à point nommé d’une affliction domestique ; et 
Job cet illustre favory du Seigneur n’en a jamais esté plus aimé selon St Augustin que lorsque 
dans le comble des richesses et de la félicité Dieu perça sa chaire d’une playe salutaire, 
d’une playe qui fit voir son courage, sa foy, sa religion, tous les trésors de son cœur, comme 
parle ce saint Père ; d’une playe enfin qui força ses ennemis et le démon même de l’admirer 
d’aventage dans son infirmité que dans sa fortune. 

Adorons icy une semblable miséricorde (p. 11) sur la maladie de nostre grand prince. 
Quelle bonté n’est-ce pas en effet à ce grand Dieu quand par une infirmité bienfaisante il 
persuade aux maistres du monde l’obligation qu’ils ont de porter la croix de Jésus Christ 
comme chrestiens, de faire pénitence comme pécheurs, et de se croire hommes de même que 
les autres comme mortels ? Avez-vous jamais fait ces pieuses réflexions, Messieurs, durant 
le cours de la maladie du Roi ? Dans ces jours de deuil et de tristesse on se contente de gémir 
tous ensemble pour un seul qui souffre ; on voit avec frayeur l’appuy de la félicité générale 
chanceler quelque temps ; chacun allarmé pour ce qu’il aime, et voulant apprendre ce qu’il 
craint de sçavoir, considère le moindre renouvellement de cette playe comme la playe de tout 
le royaume, et le mal d’un seul devient une calamité publique. Mais en envisageant le Roy et 
l’Estat, avez-vous regardé la main de Dieu d’où partoit le coup ? [p. 12] Mais à qui de vous 
le bras du Seigneur a-t-il été révélé pour étudier la conduite de sa miséricorde, et qui est-ce 
qui a bien connu ce dessein de Dieu ?

Qui l’a connu, Messieurs ? C’est le Roy, le Roi luy-mesme mieux que personne. Avec 
quelle foy n’a-t-il pas veu dès les commencemens que Dieu ne le frapoit que pour le guérir, 
comme dit St Augustin, qu’il ne le blessoit que pour le san[c]tifier, et que sa playe seroit son 
salut ? Avec quels sentimens d’une piété toujours croissante n’a-t-il pas soutenu plus d’un an 
entier les trois croix que Dieu luy imposoit, je veux dire le mal, l’importunité et la durée ? 
Avec quelle grandeur d’âme ne l’a-t-on pas vu intrépide et comme insensible par religion 
dans ces fréquents retours de la douleur, dans ces courtes mais rudes attemtes où la majesté 
royale est un foible appuy, où la fermeté philosophique est ébranlée, où la valeur guerrière 
est hors (p. 13) de combat, mais où la force chrétienne est victorieuse, surtout quand le Roi, 

In Psal. 9

In Psal. 26

Conf., l. 2., c. 2.

p. 03
© Gaëlle Lafage / 2015



le sage, le héros et le chrétien ne font qu’un même homme comme dans Louis. 
Mais peut-estre que ce grand cœur aura succombé comme tous les autres du moins à 

la violence de l’opération ? Demandez le, Messieurs, à l’illustre confident de sa patience, 
à ce grand Ministre qui comme une intelligence céleste toujours attaché au soleil de la 
France, dispense si fidellement ses rayons ou ses foudres, et suis si bien tous ses mouvemens. 
Interrogez tous les grands spectateurs qui accoururent à ce rude coup et qui se trouvèrent 
aussi pleins d’admiration que de douleur. Quel fut en effet ce jour, Messieurs, et combien 
digne d’estre marqué en caractères d’or dans le livre de l’éternité, lorsque le Roy ayant résolu 
de souffrir enfin le grand remède, se jetta aux pieds du Seigneur dans [p. 14] son oratoire, 
offrant la plus prés[c]ieuse vie du monde à celui qui a donné la sienne pour tous les hommes 
acceptant par avance toute la pesanteur de sa croix ; puis se relevant plein de ce courage qui 
à tant de fois fait trembler l’Europe, plus animé encore de cette force que la croix inspire 
et s’enveloppant de sa vertu il se mit en proye à la douleur ; il vit trembler pour luy et pour 
nous la main qui le blessoit sans frémir luy-même, déchiré sans pousser un cry, couvert de 
son sang sans un seul soupir, et dans ces momens de sensibilité où la valeur et la piété même 
sont déconcertées, il accorda par un rare exemple et toute l’humilité d’un pénitent, et toute la 
grandeur d’un héros. 

Roy des siècles, monarque immortel et invincible, qui parmy vos plus (p. 15) glorieux 
titres prenez celui de dieu de la patience, quel plaisir n’ûtes-vous pas alors de la voir triompher 
dans le cœur du plus grand Roy du monde, et n’admirates-vous pas vous-même, dans un 
sujet si noble le divin ouvrage de vostre grâce  ? Car quel autre principe, Messieurs, put 
alors produire dans le Roi une constance non seulement si ferme, mais si modeste ? Fut-ce 
la raison et la sagesse humaine ? Elle est trop foible pour résister longtemps sans se trahir et 
nous apprenons de saint Augustin que tous ces faux sages ne sont intrépides pour quelques 
momens que par un effet de vanité, et que semblables à des phrénétiques leur force vient d’un 
excez de maladie plutôt que d’un bon fond de tempérament, fortes sunt immanitate febris 
non firmitate sanitatis. Fut-ce le courage martial ? Hé nous voyons [p. 16] tous les jours nos 
guerriers, qui méprisent si fièrement les plus larges blessures dans les combats, trembler au 
moindre mal dans un lit obscur ; souvent redevables de leur valeur, à la vue des hommes, au 
bruit des trompettes et des canons, qui étourdit la peur de la mort, et aussy étonnez que les 
autres, quand il faut combattre seul à seul contre la douleur, où ils ne trouvent que la foiblesse 
humaine pour les accabler, si la piété ne vient bientôt pour les secourir. 

Mais celle du Roy et les dons de la miséricorde sur luy ne se bornèrent pas à sa patience, 
qui ne servit qu’à faire place à ses autres vertus. J’invite hardiment à ce beau spectacle les 
malades lasches et demi-vertueux, qui durant le cours de leurs infirmitez renferment (p. 17) 
souvent tous leurs devoirs dans une triste et oisive patience  ; constants à la vérité, mais 
chagrins, intraitables, négligens, occupez d’eux seuls dans leur constance et qui par une vertu 
mal pratiquée se dispensent de toutes les autres. Qu’ils viennent voir le plus grand Roy du 
monde qui dans le jour mesme de son plus grand mal songe à tout l’Estat bien plus qu’à luy-
même et dont la maladie ne sert qu’à nous développer mil autres vertus de cette grande âme et 
à nous montrer le Roy tout entier. Le voilà qui ce même jour tient tous ses conseils, ce même 
jour il examine, il écoute, il juge, il veille pour la Religion, il travaille pour son peuple, les 
troupes, les finances, les loix, l’Église, l’État, tout passe en revue devant ses yeux perçants, et 
de son cabinet [p. 18] comme du centre de touttes choses, il donne le mouvement à l’Univers. 

Que Rome vante tant qu’elle voudra le premier, le plus grand de ses empereurs de s’être 
dérobé à luy-même dez le jour qu’il se dévoua au bien du monde, comme parle un ancien, 
d’avoir seu deffendre les maisons des autres par ses veilles, le repos du peuple par ses travaux, 
et les plaisirs de tous ses sujets par ses fatigues. Louis le Grand, César de son siècle, mais 
César chrestien, a pratiqué pour nous une vigilance plus héroïque, puisque ç’a été dans le 
jour même de ses souffrances, qui de sa personne toute auguste toute grande qu’elle est, il 

Mr de Louvois 

Ep. Ad Rom., c. 15, 
v. 5.

Aug. in Psal. 58.

p. 04
© Gaëlle Lafage / 2015



n’en a fait pourtant que la moindre partie de ses soins, ex quo se orbi terrarum dedicavit, se 
sibi eripuit. Et comme le soleil durant les momens (p. 19) qu’il semble à nos yeux tomber 
dans la langueur, conserve toutefois en luy-même toute la lumière, toute la force et marche 
toujours avec la mesme exactitude pour le bien du monde, Louis plus heureux a seu dans 
le jour de sa douleur non seulement confirmer toujours toute sa grandeur, mais pratiquer 
encore une vigilance plus admirable dans ses conseils, une pénétration plus étonnante dans 
ses affaires, une justesse plus inouïe dans ses mouvemens, plus affable alors, plus doux, plus 
juste, plus charitable, c’est-à-dire plus roi que jamais. O, ce ne sont plus les conseils du prince 
que j’admire, mais ceux de la miséricorde que j’adore, d’avoir sçu d’un seul mal tirer tant de 
biens et pour le Roi et pour le royaume. 

Ouy Messieurs, qu’elle miséricorde [p. 20] pour nous-mêmes. Si nous considérons 
qu’outre les secours et les exemples que le Roi nous a donné dans sa maladie, Dieu a voulu 
encore nous empescher par là de pousser nostre estime pour Louis le Grand jusqu’à une 
espèce d’adoration. Tel est en effet le respect des peuples pour les princes extraordinaires, 
que s’abandonnant à une vénération presque sans bornes, on les adore sans y penser, et 
voilà pourquoi selon saint Chrisostome, Dieu permet que les plus grands hommes éprouvent 
quelquefois des maladies ou des disgrâces, de peur qu’ils ne soient adorez des peuples. De 
quels excez, Messieurs, n’aurions-nous pas peut-estre été capables dans nostre estime infinie 
pour ce grand Roi, et par combien d’endroits ne l’aurions-nous pas cru au-dessus de l’homme, 
si Dieu ne venoit (p. 21) de montrer par miséricorde qu’il est homme et mortel comme nous. 

Car si malgré la piété du Roi, malgré les gens de bien dont la Cour se pare avec raison, si 
toutefois la vie ordinaire que la pluspart des hommes y mènent est une perpétuelle adoration 
des rois de la Terre, où tout l’encens des louanges et tous les sacrifices des cœurs vont au 
souverain bien plus qu’à Dieu, où plusieurs n’ont ny d’autre religion que la politique, ny 
d’autre évangile que l’intérest, parce qu’ils ne connoissent point d’autre divinité que le 
prince, où dans une foule d’adorateurs la révérence est bien plus grande pour l’antichambre 
que pour le temple, on regarde plus religieusement l’ouverture du cabinet que celle du 
sanctuaire, et le [p. 22] prince, tout pieux qu’il est, reçoit malgré luy plus de vœux et plus de 
respect sur son thrône que Dieu sur son autel. Que seroit-ce donc si Dieu ne nous donnoit un 
préparatif de cette adoration dans la veue des misères humaines des plus grands princes ? Car 
dans une maladie salutaire pour eux et pour nous, c’est alors que Dieu nous convainc plus 
sensiblement qu’il est seul digne d’être adoré, c’est alors que selon le prophète, Dieu nous 
dit d’un ton de maistre, Videte quod ego sim solus, et non sit alius Deus præter me. Vous qui 
adorez si aveuglement la grandeur du monde et ceux qui la donnent, venez au pied du lit du 
plus grand Roy, et là, connoissez que je suis seul Dieu, seul immortel, seul indépendant, et 
que vous commandant pour vostre prince (p. 23) un amour inviolable, j’exige pour moy seul 
vos adorations. Pourquoy Seigneur ? Ah ? Poursuit ce grand Dieu, c’est que je fraperay d’une 
playe redoutable le plus grand prince du monde, pour faire connoistre ma puissance , et bien 
tôt après je le guériray avec éclat pour faire adorer ma miséricorde, percutiam et ego sanabo. 
O de quel amour ne vous voy-je pas icy touchez pour cette miséricorde adorable ? 

Mais vous seriez encore ingrats envers elle, si selon un autre dessein de la grâce sur la 
maladie et la guérison du Roy, si dit-je, ce dernier bienfait ne rappelloit, n’excitoit en vous 
un pieux souvenir de tous les autres. Car l’intention du Seigneur dans les présents nouveaux 
et extraordinaires qu’il fait au monde, c’est de renouveller en nous l’idée amoureuse [p. 24] 
des anciens. Ainsi Messieurs, au milieu de ces pompeuses actions de grâces, que vous 
rendez aujourd’huy à Dieu, vous seriez ingrats, si pour mieux estimer ce que Dieu vous 
rend aujourd’huy, vous considériez en passant ce que vous avez déjà reçu de luy par Louis 
le Grand. Ingrats mille fois si par une reconnoissance abrégée vous ne confessiez devant 
le Seigneur qu’autrefois sous des rois aimables, vaillants et sages, on voyoit toutefois au-
dedans des ligues cruelles, au dehors des guerres souvent peu heureuses, ou des traittez de 

Rhodigin., Lect. 
Antique, Lect. 8.  
c. 1.

Hom. 1, ad Pop. 
ant. 

Deutéronome, 32. 

p. 05
© Gaëlle Lafage / 2015



paix plus désavantageux que la guerre même ; et aujourd’huy repos immuable dans le cœur 
de l’État, ailleurs victoires continuelles, une fortune toujours égale, ou plutôt comme vous le 
voyez icy dans ces nobles traits#, une (p. 25) Providence toujours vigilante et, après toute la 
gloire des armes, une paix encore plus glorieuse. Qu’autrefois sous des rois justes et pieux, 
la religion étoit méprisée, la royauté avilie, la fureur des duels obstinée, les lois ensevelies 
dans les tribunaux, l’impiété hardie jusque dans la Cour, et maintenant Dieu est adoré, le 
prince est obéy, les duels sont abolis, l’équité se montre, l’impiété se cache, d’où vient cela ? 
C’est que Louis règne. Que ne dirois-je pas du triomphe de la religion sur l’hérésie et des 
suites continuelles de ce triomphe, si je ne le réservois ailleurs pour la reconnoissance du Roy 
envers Dieu ? Aussi bien, je me voy déjà tout accablé de tant de bienfaits, et à la vue de ces 
miséricordes infinies soit spirituelles soit temporelles, dont Dieu comble la France [p. 26] par 
Louis le Grand, je me sans inspiré de prendre icy l’air et le lengage du prophète Amos pour 
vous donner comme luy un saint deffy de la part du Seigneur. 

Transite in chalane, ite in Emath1, passez en esprit dans les états les plus éloignez ou chez 
vos voisins qui admirent tous également vostre félicité. Descendite in Gettr, et ad optima 
quæque regna2 : parcourez les païs de vos ennemis et je vous deffie de trouver ailleurs une 
semblable profusion de miséricorde. Si latior terminus corum termino vestro est3, voyez 
tous les autres royaumes, et la France même sous d’autres rois, car ces parolles du prophète 
nous conviennent beaucoup mieux, qu’aux bornes étroites de la Judée, voyez dit-je si vous 
trouverez jamais la France au dehors plus triomphante, et au (p. 27) dedans plus tranquille, 
les guerres mieux commancées par la justice, les victoires mieux soutenues par la valeur, les 
conquestes mieux arrestées par la clémence, le peuple plus obéissant, le soldat plus réglé, les 
magistrats plus appliquez, le clergé plus sçavant, les arts, les sciences, les loix, les vertus tout 
fleurit. Et qu’elle est la cause de cette immense prospérité ? Ah ? Je consens que vous disiez et 
que tout l’Univers publie avec vous que c’est l’ouvrage de Louis le Grand, pourvu que vous 
avouyiez en même temps que Louis luy-même est l’ouvrage de Dieu, et qu’ainsy, Seigneur 
nos reconnoissances montent jusqu’à vous, jusqu’à la source des miséricordes. 

Est-ce, Messieurs, avec ces yeux chrétiens que vous avez regardé jusqu’à ce jour tout ce 
torrent de prospéritez ? Et [p. 28] n’est-ce pas au contraire un malheur presque inévitable sous 
le meilleur Roy qu’en même temps que le Ciel le rend plus heureux, ses sujets deviennent plus 
payens, on voit d’un œil de concupiscence cette grande fortune, dont on espère pour soy même 
quelque écoulement et sur laquelle on met trop sa confiance. Pendant que la prospérité d’un 
particulier ne corromp que luy seul, celle du meilleur roi empoisonne malgré luy presque tous 
ses sujets : on en présume qu’on est plus aimé du Ciel, on s’en attache davantage à la terre, 
bien loin d’en aimer d’avantage Dieu, ou le prince pour Dieu, on ne songe qu’à s’aimer soy 
même et à jouir plus tranquillement de touttes ses passions. Par un secret esprit de paganisme 
on impute tous ces grands succez à la valeur de l’homme plutôt qu’à (p. 29) la miséricorde 
du Seigneur et de là vient que les vices des sujets croissent d’ordinaire avec la fortune du 
prince, à l’abry du repos et de l’abondance que ses glorieux soins nous procurent, nostre 
luxe n’est-il pas plus grand, nostre ambition plus emportée, nostre mollesse plus ingénieuse, 
notre dévotion même plus mondaine, et croyant venir remercier Dieu de nos prospéritez nous 
luy rendons grâces de nos pertes. O sous le grand Dieu que nous adorons, et sous le prince 
religieux que nous servons, rapportons comme luy sa gloire à Dieu. Comme luy excitons 
nostre zèle après tant de motifs de reconnoissance. Mais comment et par quelles œuvres ? 
Ah ? C’est la manière et la grandeur des reconnoissances que Dieu attend du Roy et de nous, 
et que nous allons voir dans la dernière partie de ce discours. 

[p. 30] La manière de la reconnoissance est la partie la plus importante de cette vertu. 

1	 Livre d’Amos, VI, 2.
2	 Ibid.
3	 Ibid.

# Il paroit dans 
l’église un tableau 
de la Providence au 
dessus de celuy du 
Roy.

Seconde partie 

p. 06
© Gaëlle Lafage / 2015



C’est en vain que l’on est convaincu qu’il faut remercier Dieu, si on ne le fait comme il le 
demande : les remerciemens qui ne plaisent pas au bienfaiteur sont des injures et souvent 
Dieu est aussi offensé de nos mauvaises actions de grâces que de nos ingratitudes manifestes. 
Nous avons bien plus à craindre pour nous sur cette matière que pour le Roi, qui nous apprend 
dans ce nouveau bien fait la mesure de nostre reconnoissance par la grandeur de la sienne. 

Car si après les faveurs extraordinaires, la première marque de reconnoissance que ce dieu 
jaloux exige des Grands, c’est leur propre cœur, sur lequel dès lors il a un nouveau droit. Avec 
quel plaisir venons-nous (p. 31) de voir nostre Monarque remplir cette première obligation, 
venant consacrer à la vue de cette grande ville les premiers usages de sa santé à l’adoration 
du Seigneur et pour échange de la plus belle vie, donner à Dieu le plus beau cœur du monde ? 
Avec quelle admiration n’allons-nous pas voir à l’avenir mille saintes victoires dans ce cœur 
chrétien, si nous en jugeons par celles que la piété luy a déjà fait remporter en secret, et dont 
Dieu seul peut parler dignement. 

Que pensez-vous, Messieurs, en cet endroit et malgré le nuage impénétrable que le respect 
doit mettre entre le souverain et les sujets, ne vous voy-je pas avec une amoureuse curiosité 
sonder et entrevoir certaines victoires, où sans sortir de son propre cœur le héros surmonte le 
héros ; certains combats cachez et inexplicables où ce qu’il y [p. 32] a de plus louable dans 
nostre prince, et de plus digne d’estre dit à tous les hommes, c’est ce que les hommes ne 
disent point. Je ne sçay quels triomphes plus saints, plus durables que tous les autres, où la 
France a battu des mains sans parler, où l’Église ravie a applaudy sans pouvoir exprimer son 
admiration, où Dieu même qui soutenoit le combatant a voulu voir le vainqueur du monde 
dom[p]ter la seule chose qui luy restoit à vaincre, et le cœur enfin plus digne de Dieu se donner 
à Dieu seul. Arrestons, Messieurs, ce transport de zèle et de reconnoissance : consentons-
nous de sçavoir qu’il y a des abîmes dans la grâce qu’on doit admirer sans les sonder, qu’il y 
a des guérisons purement divines et miraculeuses, qui sont plus dignes de l’applaudissement 
du roiaume que celles du corps, que comme dit St Augustin (p. 33) un cœur guéry par les 
mains du Seigneur doit le remercier de ce qui est fait, et le prier pour ce qui reste à faire, de 
sanatis gratias agat et de sanandis preces fundat et que les premiers miracles de la grâce dans 
le cœur de Louis nous donnent droit d’attendre à l’avenir mil autres merveilles.

Peintres sacrez, prophètes du dieu vivant, si vous exercez encore dans le Ciel la sainte 
fonction que vous ûtes autrefois sur la Terre, de faire divinement le portrait des bons princes, 
commencez de peindre Louis le Grand parmy les Davids et les Josias, si la grâce consomme 
son ouvrage, ou prêtez-moy du moins quelqu’un de vos traits pour tracer icy, par des 
prophéties bien fondées sur le passé, tout ce que Louis va faire pour Dieu par reconnoissance, 
dans [p. 34] les choses qu’il a déjà faites par piété. Je me sens, Messieurs, comme exaucé 
du Ciel, car dans ces chefs-d’œuvre de peinture où le Raphaël de la France nous montre icy 
avec tant de caractère et de grandeur les plus beaux monumens de la piété du Roy, je voy le 
Roi luy-même nous montrer encore mieux les nouveaux prodiges qu’il prépare, et les grandes 
choses qu’il a consommées pour rendre grâces à Dieu de la fortune, nous répondent de ce 
qu’il fera pour le remercier même de sa vie.

Icy vous le voyez dans un temps de calamité et de disette devenir noblement le père 
des pauvres, répandre de son palais comme du ciel de la charité, des pluyes bienfaisantes 
dans tout le royaume, ce qu’il avoit receu d’une main par le tribut, le verser de l’autre plus 
abondamment par (p. 35) l’amour, et ce qu’on vit alors nous fait juger ce qu’on peut attendre 
d’un roy charitable quand les besoins de l’État luy permettront de suivre son cœur. 

Là sont dressez à la vertu dans de nobles et sages académies mille jeunes élèves de la 
guerre, où Louis corrigeant l’erreur de son siècle, qui croyoit la valeur incompatible avec la 
piété, forme des cœurs à être un jour d’autant plus généreux pour la patrie, qu’ils seront plus 
fidèles à Dieu. Et que ne pouvons-nous pas espérer pour l’Église, d’un prince qui tasche de 
san[c]tifier même les armées ? 

Aug. de civit Dei, 
l. 5. c. 20.

Mr Le Brun

Le tableau de la 
distribution du blé 
et du pain 1662

Éducation de la 
noblesse

p. 07
© Gaëlle Lafage / 2015



Icy, près des murs de la ville capitalle du royaume, il fait sortir de la terre en un moment 
une maison superbe pour les pauvres et malheureux guerriers, qui semble plutôt un palais 
destiné pour des princes. Et au lieu qu’autrefois on voyoit ces tristes [p.36] rebuts de la 
guerre, avec des cicatrices glorieuses, mais mal reconnues, porter en tous lieux plutôt des 
reproches contre le prince que contre la fortune, on les voyoit étaler partout une valeur sans 
récompense, et une pauvreté sans secours, trouver par la misère dans la paix, une destinée 
plus cruelle que dans les combats, tantôt découragez par piété s’abandonner à une mandicité 
honteuse, tantôt conservant un reste de fierté demander l’aumône d’un air redoutable, faire 
peur à ceux à qui ils ne vouloient que faire pitié, arracher d’autres fois ce qu’un ne donnoit 
pas assez tôt, parce qu’on ne sçavoit en les soulageant si l’on secouroit l’indigence, ou si 
l’on nourrissoit le libertinage ; et quelque fois même jugeant sans respect on osoit douter si 
c’estoit (p.37) le prince qui fut ingrat, ou le sujet qui fut malheureux. Icy au contraire sous un 
Ciel plus doux, Louis les regarde d’un œil favorable dans un lieu, où il pourvoit tout à la fois 
à leur gloire contre la honte, à leurs besoins contre la pauvreté, à leur salut contre le désordre ; 
et méritant doublement le titre de père des armées à meilleur droit que les anciens empereurs 
romains, il ne ménage pas seulement la vie des soldats dans le combat, mais encore leur âme 
dans la misère. 

Là, à la campagne et dans le voisinage de la Cour, il oppose une auguste maison de 
filles nobles, comme un saint rempart contre le monde, où il unit par une rare alliance la 
politesse avec la piété, où il fait espérer à l’Église de grands avantages de ces jeunes âmes 
cultivées par un génie du premier ordre, [p. 38] voulant que son siècle ne porte point envie 
à celuy de St Jérôme, où l’on voyoit des dames illustres quitter les premières places de la 
fortune pour dresser des troupes de vierges dans la retraite, et par le mépris chrétien des 
honneurs de la première ville du monde mériter l’admiration de l’Univers, Quæ un ius vrbis 
contemsit gloriam, totius orbis opinione celebratur. Et pendant qu’on croiroit ou la libéralité 
du Roy épuisée par tant de dépenses, ou sa piété fatiguée par tant de soins, le voilà toutefois 
qui par ses largesses et par son zèle va rétablir la foy sur les bords du Rhin dans une ville 
aussitost catholique que françoise, accoutumé à ne vouloir vaincre que pour Dieu. Le voilà 
qui trouvant son royaume encore trop étroit pour sa piété, (p. 39) la va porter jusque dans les 
Indes, où si le vray Dieu n’est pas encore conu c’est assez que Louis le soit pour espérer que 
Dieu le sera bientôt. 

Que répondront à ces grands exemples tant de lasches chrestiens qui par une piété trop 
favorable à la paresse, bornent tous les jours leur reconnoissance dans le cercle étroit d’une 
oisive et stérile dévotion, qui pour remercier Dieu de ses bienfaits se contentent de luy donner 
un cœur évidéé, sans remuer les mains par de bonnes œuvres, et qui tous appliquez à resserrer 
leurs obligations semblent craindre de trop aimer Dieu, ou vouloir l’aimer sans le servir. 

Mais ce n’est pas assez pour la reconnoissance d’un souverain de donner [p. 40] à Dieu son 
propre cœur, ou celuy de quelques autres par de bons exemples. Il faut encore qu’il travaille 
à donner à Dieu tous ses sujets sans exception, car voilà, Messieurs, la grande obligation 
des puissants du siècle et le dessein de Dieu quand il leur accorde d’illustres bienfaits, c’est 
de les engager à établir avec un nouveau zèle le règne de Dieu dans leurs dépendances, par 
leurs loix et par un saint usage de leur pouvoir. En voulez-vous voir une preuve éclatante 
dans l’Écriture ? Écoutez le prophète Isaïe quand il parle de Cirus#. Exemple si noble, mais si 
éclair que j’ose prier qu’on n’en fasse point d’application et que l’on pense à Dieu plus qu’à 
l’homme vainqueur des nations dit le Seigneur parlant à ce grand prince, je marcheray (p. 41) 
devant toy et tu me suivras à pas de géanta. J’abbattray à tes pieds les peuples, les princes 
conjurez contre toy, touttes les puissances de la Terre injustement jalouses de ta grandeurb. 
Les portes d’airain des villes jusqu’alors imprenables s’ouvriront pour toy sans résistance, 
où ne te résisteront quelques jours que pour ta gloirec. Ce n’est pas tout. Dans la paix je te 
destine des richesses immenses pour les solides fondemens de tes vastes desseinsd. Et si les 

L’hôtel Royal des 
Invalides

Les dames royalles 
de St Louis à St Cir.

Madame de 
Maintenon

Hier. in Epit. S.e. 
Paulæ matrone

La foy catholique 
dans la ville de 
Strasbourg.

Les missions dans 
l’Orient

# Isaïe, c. 45

a Ante te ibo
b  Glorioso terra 
humiliabo 
c  Portas aereas 
conteram
d  Dabo tibi thesauros 
absconditos

p. 08
© Gaëlle Lafage / 2015



voisins étant humiliez, les peuples éloignez te contraignent de reprendre les armes, au travers 
des mers tu iras foudroyer l’Égiptien superbe et le noir Étiopien, pour réduire leur piraterie à 
un juste et utile commercee. Et sur la Terre les plus grands ennemis ne seront pour toy que la 
matière d’un plus grand triomphef. Or, Messieurs, quel fut le dessein de Dieu sur [p. 42] les 
prospéritez de ce prince, et quelle reconnoissance exigea-t-il de luy ? Écoutons Dieu mesme 
encore un moment. Je n’ay, dit-il, élevé ce vainqueur à ce point de gloire que pour délivrer 
Israël de la servitude de Babilone par des édits pleins de piétég. O, je voy l’effet de ces saints 
édits, s’écrie le prophète dans le transport de son admiration. Je voy Babilone forcée de 
rendre ses captifs et Jérusalem triomphante par la réunion de tous ses enfans. 

Je m’apperçoy, Messieurs, à vos yeux, à vostre joye, à vostre approbation générale, que 
malgré tous mes soins, au travers des ombres de la prophétie vous découvrez la peinture du 
temps présent, et que charmez d’une conformité de gloire et de religion entre deux héros, vous 
appliquez ce qu’Isaïe dit de Cyrus à ce que (p. 43) vous admirez aujourd’huy dans Louis le 
Grand. Mais si le prophète par reconnoissance a immortalisé toutes les conquestes du premier 
héros, tout payen qu’il estoit, en faveur d’un zèle passager de piété pour Israël ; avec combien 
plus de justice la religion que Louis le plus chrestien des rois vient de faire triompher par tant 
de saints édits, écrira-t-elle elle-même dans les siècles à venir tous les anciens triomphes de 
notre grand prince pour pouvoir faire croire le dernier qui étoit le but de tous les autres ? Avec 
quel plaisir ne comptera-t-elle pas un jour le nombre infiny des premiers trofées de Louis ; 
tant de provinces plus promptement conquises que parcourues, les républiques superbes du 
nord du Midy foudroyées au milieu [p. 44] de leurs fleuves et de leurs mers, toute l’Europe 
plusieurs fois assemblée bien moins pour luy résister que pour l’admirer afin de pouvoir 
ensuite ajouter à ce tableau avec vraysemblance d’autres trofées encore plus glorieux, 
l’hérésie déracinée, les autels schismatiques abatus, les temples profanes ensevelis sous leurs 
ruines, les ruines mêmes ne subsistant plus que par l’enchantement de la peinture#. Avec 
quelle joye pensez-vous encore que la Religion apprendra à nos derniers neveux la rapidité 
des succez de Louis, que dans les plus hardies entreprises c’étoit sa coutume d’abréger les 
années, de faire en peu de temps l’ouvrage des siècles, qu’il changeoit et l’art de vaincre et 
l’art de régner, maistre des places aussitôt qu’il les attaquoit, obéy dans l’État avant (p. 45) 
même qu’il donna des ordres, pour mieux persuader par ce récit qu’il a étouffé en peu de 
mois une erreur obstinée, dont la destruction auroit pu faire honneur à plusieurs règnes et que 
soutenu de celuy dont il soutient la cause, il a dit, et les choses ont esté faites, il a commandé 
et mille nouvelles plantes de la foy ont été crées. La religion enfin marquera la manière et 
l’esprit de sa conduite, que sa douceur alloit toujours plus loin que sa puissance, toujours père 
en même temps que roy, ne punissant même ses ennemis que pour les contraindre d’accepter 
ses grâces, pour faire plutôt croire par ce beau détail ce qui autrement seroit incroyable, qu’il 
a exterminé l’hérésie la plus rebelle, sans résistance, que si comme le législateur d’Israël il 
a été forcé de fraper l’Égipte de quelques playes, ce n’a été que pour son [p. 46] bonheur et 
pour sa conversion. Si par un même sort que Moyse il a fait ce semble entr’ouvrir la terre pour 
engloutir tout d’un coup le schisme, plus heureux en ce point que Moyse même, il a sauvé en 
même temps les schismatiques, et l’éloge que saint Augustin a donné sur ce sujet au grand 
Théodose, l’Église le consacrera à la gloire de Louis le Grand, que c’étoit beaucoup pour ses 
augustes prédécesseurs d’avoir ôté aux hérétiques la puissance de troubler les autres, mais 
que luy plus absolu et plus charitable leur a ôté encore la liberté de se perdre eux-mêmes. O, 
l’excellente reconnoissance d’un roy envers Dieu ! O, l’heureux avenir pour la Religion dont 
cette prétieuse santé si bien rétablie nous donne des (p. 47) gages assurés ! 

Mais croyez-vous, Messieurs, que votre reconnoissance doive être moindre que celle du 
Roy ? Après ce nouveau bienfait ? Et pour vous montrer les devoirs de la vôtre, je dois vous 
dire d’abord avec Jésus-Christ, rendez à César ce qui est deub à César. Car une des meilleurs 
actions de grâces que les peuples puissent rendre à Dieu selon ses intentions quand il leur 

e  Labor Aegy[p]
ti et negotiatio 
Aethiopiae ad te 
transibunt.
f  Vincti manicis 
pergent et te 
adorabunt.

g  Ipse aedificabit 
civitatem meam et 
captivitatem meam 
dimittet.

# Il y avoit un tableau 
de la démolition des 
temples.

Matth. c. 22.

p. 09
© Gaëlle Lafage / 2015



donne ou leur rend les bons princes c’est de les aimer alors avec plus de zèle, d’augmenter 
le respect qu’on a pour eux par des principes de piété, et de ce renouvellement de tendresse 
faire un exercice de religion. Je sens bien, Messieurs, qu’en vous exhortant à la tendresse 
respectueuse que vous devez au Roy [p. 48] je touche la partie la plus sensible de votre cœur, 
et que je n’ay pas tant besoin de vous animer que de vous louer, puisque l’amour de cette 
grande ville dans la maladie et dans la santé du Roy a éclaté en tant de manières, qu’il n’y a 
peut-être jamais û d’exemple d’une tendresse pour un roy ny si générale, ny si sincère, ny si 
constante, parce qu’il n’y en ût jamais de si juste.

Rappellez, Messieurs, dans l’histoire romaine ces jours de tristesse contrefaite, où selon 
le témoignage des Romains mêmes, au premier bruit de la maladie des empereurs peu aimez, 
on en répandoit aussitôt la nouvelle avec une agréable douleur. On ne s’affligeoit que par 
politique, on ne prioit que par (p. 49) flaterie ; au milieu des vœux rares et froids que l’on 
faisoit en public pour leur santé on craignoit en secret d’être exaucé, et l’on cherchoit dans 
le mal du prince des augures+ du bonheur public. Mais aujourd’huy dans la maladie du Roy, 
quels ont été les plus secrets sentimens de cette grande ville ? Parlez librement grands et 
petits, riches et pauvres, parlez icy sans déguisement, car c’est le caractère d’un bon prince, 
qu’on tient de luy en public le même langage qu’en secret. Jamais la douleur fut-elle plus 
sincère, les inquiétudes plus délicates, les alarmes plus amoureuses et les vœux plus purs ? 
Tantôt abandonnez à tous les excez de la crainte par un excez d’amour, nous avons frémy 
lorsqu’il y avoit le moins à appréhender. Et malgré les premiers succez de l’opération, 
[p. 50] à la seule idée toutefois qu’il reste encore le moindre danger pour Louis, tout se 
confond, la Cour est consternée, la ville s’effraye, la France tremble, plaisirs, espérances, 
amusements, tout languit ; parce que on ne crut pas (pour dire plus justement de Louis ce que 
saint Ambroise dit de l’empereur Valentinien le jeune) on ne crut pas, dis-je, que ce fut le 
danger du prince, mais plutôt celuy de tout l’État, non Imperatorem sibi sed salutem publicam 
ereptam putabant. Tantôt au contraire emportez au gré de nos désirs et prévenant par une 
impatience de zèle l’heureux moment de la santé du Roy, nous avons chanté des cantiques 
de joye avant même que d’être bien assurez de sa convalescence. (p. 51) Et comme autrefois 
dans la maladie du grand Germanicus qui étoit les délices de l’Empire, au premier bruit de 
sa guérison quoique mal fondé, on entendit tous les Romains transportez de joye crier dans 
les rues que Rome étoit sauvé, que la patrie n’étoit plus malade, puisque Germanicus étoit 
guéry, Salua Roma, salua Patria, saluus est Germanicus. Ainsy sur les premières rumeurs les 
plus incertaines que le Roy se portoit mieux, dez lors sans oser sonder une nouvelle qui nous 
trompoit si agréablement, sans vouloir douter de nos espérances, nous avons fait retentir en 
mille manières dans touttes les places et dans tous les temples ces cris d’allégresse, la France 
triomphé, Paris ressuscité, Louis est guéry. [p. 52] Avouez chrétiens à la gloire de Paris, ou 
plutôt à la gloire de l’Évangile, qui seul peut apprendre à bien aimer les rois, avouez dis-je, 
que la tendresse de Paris a été si fervente qu’elle passera peut-être un jour pour un paradoxe 
quand on dira que c’étoit le Roi qui étoit blessé, et c’étoit le peuple qui souffroit, que Louis 
seul a receu le coup et que ses sujets seuls l’ont senty, qu’au lieu que dans l’Écriture Dieu 
frape quelquefois les peuples pour châtier les rois, icy au contraire Dieu a frapé le Roy pour 
punir le peuple qui ne pouvoit en effet estre attaqué par un endroit plus sensible. Tendresse 
de Paris si constante dans les progrez continuels de sa ferveur, que le grand archevêque qui 
sçait si bien lier le cœur des peuples (p. 53) à celuy du Roy, parce que mille brillantes qualitez 
donnent à ce grand prélat une si noble part dans ces deux cœurs, a été obligé d’arrêter ce 
zèle impétueux de la reconnoissance publique par cette raison si digne de luy que les vœux 
publics ne finiroient jamais s’ils alloient aussi loin que le respect et l’affection des peuples.

Mais avoue à ton tour, auguste cité, toute invincible que tu t’estimois en tendresse, que tu 
viens d’être vaincue par ton prince, quand il s’est livré luy-même à toy depuis peu de jours, 
quand n’ayant presque point d’autres gardes que sa majesté et sa tendresse, et te confiant 

+ ou préjugez

Plin. in Paneg. 
trajani.

Ambros. Conc. funeb. 
in obitu Valentiniani.

Mgr l’archevêque de 
Paris

p. 10
© Gaëlle Lafage / 2015



sa personne sacrée, il s’est rendu si je l’ose dire citoyen par amour, ne pouvant donner à 
ton cœur une plus douce récompense que le sien, dépouillant sa qualité de maistre pour 
[p. 53 bis] prendre celle de père du peuple, et ne méritant jamais mieux d’être toujours roi 
que quand il a négligé de l’être.

Mais hélas  ! Chrétiens, cette affection respectueuse pour le Roi, et cette tendresse qui 
fait votre gloire devant les hommes feront un jour votre condenmation devant le Seigneur. 
Si après avoir rendu à César ce qui est dû à César, vous ne rendiez encore mieux à Dieu ce 
qui est dû à Dieu. Or, qu’est-ce que Dieu demande de nous à son égard en cette occasion ? 
Est-ce seulement que nous lui rendions de publiques et solennelles actions de grâces ? C’est, 
je l’avoue, un de nos devoirs, et vos reconnoissances, Messieurs, qui éclatent icy avec tant 
de pompe ne sçauroient jamais pour un si bon sujet avoir trop d’éclat, pourveu que Dieu 
en soit la fin, et que la piété en soit la règle  ; que pour goûter les charmes de la peinture 
ou de la simphonie, on n’insulte pas Dieu sur son autel [p. 54] et qu’étant icy dans le lieu 
terrible comme dit l’Écriture, on ne s’y comporte pas comme au théâtre. Mais ce n’est pas là 
encore tout ce que Dieu demande. Et qu’exige-t-il donc avec plus de soin ? Ah ? C’est notre 
amour, c’est notre cœur, c’est notre conversion : voilà la grande reconnoissance que Dieu 
demande après ce grand bienfait : conversion des peuples qui est en effet le meilleur moyen 
non seulement pour remercier Dieu de la santé des princes, mais encore pour obtenir de luy 
leur conservation.

Car pourquoy le Seigneur nous a-t-il rendu avec tant de bonté le meilleur des rois ? Si 
quelque chose a pu contribuer à ce grand bonheur de la part des peuples c’est que dans la 
plus légère crainte de perdre un si bon Roi, il y a û parmy nous quelque commencement 
de conversion, c’est [p. 54 bis] qu’alors les vains plaisirs de la Cour ont cessé malgré sa 
condescendance du Roi, c’est qu’alors, pour parler avec saint Jean Chrisostome, les théâtres 
et les places publiques ont été vuidés, mais les églises étoient remplis  ; c’est qu’alors le 
monde même le plus profane redoutoit la main de Dieu, et selon l’expression du même père, 
une crainte de quelques jours avoit arresté presque tous nos vices : tantam mollitiem, paucis 
diebus formido resoluit. Pourquoy au contraire dans les Écritures, Dieu menace-t-il d’ôter à la 
Terre les bons rois, et avec eux la gloire, la paix, et la félicité des royaumes, sinon d’ordinaire 
pour punir les péchez des sujets ? C’est donc par nostre conversion que nous pouvons plus 
certainement conserver la vie de Louis. C’est donc notre amour que Dieu demande ; (p. 55) 
et par ce grand bienfait ce qu’il exige plus soigneusement c’est d’estre aimé de nous, et plus 
aimé que les princes mêmes les plus dignes de l’être.

Je ne veux pas chrétiens, en finissant vous reprocher l’amour inviolable que vous avez pour 
nostre grand prince, je l’ay trop approuvé, et je voudrois s’il étoit possible l’augmenter, mais 
n’ay-je pas droit de vous reprocher le peu d’amour que vous avez pour Dieu en comparaison ? 
Car que répondrez-vous à ce Dieu d’amour quand par des preuves incontestables il vous 
convaincra de l’avoir moins aimé que le Roi, d’avoir peut-estre aimé le prince en Dieu 
ou comme Dieu, et Dieu même peut-estre seulement en prince ? De quels prétextes vous 
couvrirez-vous quand il vous dira qu’il a vu avec plaisir vos vœux infatigables pour le Roi, 
la piété magnifique des uns dans les temples, les [p. 56] aumônes abondantes des autres dans 
les hôpitaux ou dans les prisons, et l’amour ardent de tous ensemble pour remercier Dieu 
d’un bienfait temporel ; mais que quand il s’agit de luy rendre grâces pour les biens spirituels, 
ce n’est alors que froideur dans vos prières, qu’une charité avare dans vos aumônes, qu’une 
lente reconnoissance dans vostre amour. Ah ! Suis-je donc réduit à faire aujoud’huy pour 
vous un souhait qui va vous étonner ? Mais je suis toutefois contraint de le faire : Plut au Ciel 
que notre Dieu fut aimé de nous, autant que notre prince vient de l’être ?

Mais si votre piété, Messieurs, murmure de cette comparaison et de ce souhait, accordez 
donc ces deux amours qui se soutiennent si bien l’un l’autre. Lorsque Dieu à la préférence 
qu’il mérite, aimez donc Louis comme le prince (p. 57) le plus aimable de l’Univers ; mais 

Chrysos. hom. 4 ad 
Pop. Andioct.

Hom. 6 ad Pop.

p. 11
© Gaëlle Lafage / 2015



aimez Dieu comme le Roy des rois, infiniment plus digne d’être aimé. Aimez le prince avec 
cet inviolable respect que saint Pierre et toute la religion vous ordonnent ; mais aimez Dieu 
avec cette crainte et ce tremblement que sa souveraineté demande. Aimez le prince encore 
une fois plus que jamais roi ait été aimé ; et dans le riche amas des titres de gloire des plus 
grands rois de France en luy donnant les noms de juste, de grand, d’heureux, de père du 
peuple, d’auguste, de pacifique, adjoutez-y encore ceux qui luy sont propres, réformateur 
des loix, protecteur des arts, vainqueur de l’hérésie, deffenseur de la religion, aimé, redouté, 
admiré, c’est-à-dire roy en touttes choses, et à ces trofées infinis joignez enfin vos cœurs ; 
mais aimez Dieu mille fois davantage, et consacrez luy tous vos cœurs avec celuy du prince 
pour régner tous ensemble dans l’Éternité. 

Amen 

Petr. 2. 17. Deum 
timete Regem 
honorificate

p. 12
© Gaëlle Lafage / 2015


